
  Arqueologia e mudanças climáticas: estratégias de resiliência no Antropoceno – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.63.12 

A Identidade Nacional e seus impactos nas memórias Kaingang: 
resistências e desnaturalizações no Oeste Catarinense 

  
National Identity and its impacts on Kaingang memories: resistance and denaturalization in Western 

Santa Catarina 
 

Teresa Machado da Silva Dill* 
 

Palavras-chave: 
Identidade nacional 
Povo Kaingang 
Consciência histórica  
 

Resumo: O artigo problematiza a formação da identidade nacional brasileira, analisa como 
ela incide sobre as memórias Kaingang, evidencia processos de silenciamento, resistência e 
ressalta a necessidade de desnaturalizar práticas preconceituosas no Oeste catarinense. A 
partir de uma abordagem historiográfica e da escuta de vozes indígenas, evidencia-se como a 
construção da ideia de nação foi marcada por processos de homogeneização cultural que 
invisibilizaram as diferenças étnicas e relegaram os povos originários a papeis secundários ou 
folclorizados. Nesse contexto,  analisa-se a persistência de estereótipos, o apagamento 
cultural e as formas sutis de exclusão no tempo presente, muitas vezes disfarçadas sob 
discursos de integração e progresso. O texto articula teoria e prática por meio do diálogo 
com autores de referência e com as evidências do cotidiano, destaca as estratégias de 
resistência Kaingang na defesa de seus territórios, no fortalecimento da língua e na 
preservação da cultura ancestral. Conclui-se que o respeito à diversidade e a superação do 
preconceito requerem compreensão histórica crítica, bem como a desnaturalização de 
pensamentos e práticas eurocentradas que ainda estruturam a sociedade brasileira. 
 

Keywords: 
National identity 
Kaingang people 
Historical consciousness 
 

Abstract: This article problematizes the formation of Brazilian national identity, analyzes 
how it impacts Kaingang memories, highlights processes of silencing and resistance, and 
emphasizes the need to denaturalize prejudiced practices in western Santa Catarina. 
Through a historiographical approach and listening to Indigenous voices, it demonstrates 
how the construction of the idea of nation was marked by processes of cultural 
homogenization that rendered ethnic differences invisible and relegated Indigenous peoples 
to secondary or folklorized roles. In this context, it analyzes the persistence of stereotypes, 
cultural erasure, and subtle forms of exclusion in the present time, often disguised under 
discourses of integration and progress. The text articulates theory and practice through 
dialogue with reference authors and everyday evidence, highlighting Kaingang resistance 
strategies in defending their territories, strengthening their language, and preserving their 
ancestral culture. It is concluded that respect for diversity and overcoming prejudice 
require a critical historical understanding, as well as the denaturalization of Eurocentric 
thoughts and practices that still structure Brazilian society. 

 
Recebido em 14 de setembro de 2025. Aprovado em 13 de novembro de 2025. 

 
 
 
 
 

 

* Doutoranda do Programa de Pós Graduação em História da Universidade de Passo Fundo -UPF.  Professora e coordenadora das 
Licenciaturas Interculturais na Unochapecó. E-mail: teredill@unochapeco.edu.br e 51638@upf.br. 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.63.12


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 182-191, Dez/2025 

Introdução 
 

Desde o período colonial, os povos originários 
foram submetidos a processos contínuos de 
dominação cultural, expropriação territorial e 
violência que transformaram profundamente suas 
formas de vida e suas estruturas sociais. Essa lógica se 
cristalizou nos projetos de construção da identidade 
nacional no Brasil e em outros países da América 
Latina. Políticas de integração forçada e práticas de 
marginalização promoveram o apagamento de 
culturas e afetaram, de modo direto as cosmologias 
indígenas. 

A concepção de uma identidade nacional 
homogênea orientou discursos e práticas que 
negaram a diversidade étnica e impuseram valores, 
línguas e modos de vida distantes das tradições 
indígenas. Ainda assim,  eles sustentaram formas de 
resistência que mantêm viva a continuidade e a 
afirmação de suas culturas. 

A partir da segunda metade do século XX, 
movimentos em defesa dos direitos civis e humanos 
ampliaram o debate sobre diversidade, inclusão e 
respeito às diferenças. Nesse cenário, a pluralidade 
cultural passou a ser reconhecida como dimensão 
essencial da vida social e política, recolocando em 
pauta discussões sobre pertencimento, memória e 
desigualdades históricas no país. 

É nesse contexto que o artigo discute como os 
projetos de construção da identidade nacional 
brasileira incidem sobre as memórias Kaingang, 
especialmente no Oeste catarinense. A análise 
evidencia formas impositivas que marcaram a 
história desse povo e questiona representações 
estereotipadas naturalizadas pela sociedade não 
indígena. O texto  destaca a importância histórica 
Kaingang na região e os mecanismos de negação 
cultural sustentados por narrativas de matriz 
eurocentrada. 

O estudo examina os mecanismos que alimentam 
práticas discriminatórias nas representações sociais e 
reforça a necessidade de reconhecer e valorizar a 
diversidade cultural. Busca-se promover, entre 
leitores indígenas e não indígenas, a compreensão 
das raízes históricas das desigualdades presentes no 
cotidiano e estimular a formação de uma consciência 
histórica sobre visões preconceituosas do “outro”. 

Espera-se que essas reflexões ampliem o diálogo e 
fortaleçam relações mais respeitosas e equitativas. 

A justificativa deste estudo organiza-se em dois 
eixos. O primeiro nasce dos diálogos com 
acadêmicos Kaingang e anciãos, que frequentemente 
expressam sentimentos de exclusão e preocupação 
diante do risco de aniquilamento cultural. O 
segundo decorre da necessidade de compartilhar 
essas inquietações e ampliar a compreensão sobre as 
origens e a persistência sobre práticas 
preconceituosas. 

Metodologicamente, o texto articula reflexões 
teóricas, experiências vividas e escutas sensíveis que 
buscam promover visibilidade às vozes indígenas e às 
suas narrativas. A estrutura do artigo está organizada 
em três partes: a análise da construção da identidade 
nacional e seus impactos sobre os povos originários; 
a inserção do povo Kaingang nesse panorama; e a 
trajetória desse povo e sua luta por reconhecimento 
no Oeste catarinense. 

 
 

A construção da identidade nacional e os 
impactos sobre os povos originários 
 

A concepção de identidade nacional no 
contexto brasileiro emerge de discursos de 
homogeneização cultural e, ao longo do tempo, 
tornou-se objeto de amplos debates nas áreas de 
História, Sociologia e Antropologia, com destaque 
para autores como Sérgio Buarque de Holanda, 
Gilberto Freyre, Darcy Ribeiro, Roberto DaMatta e 
Marilena Chaui. Somam-se a essas contribuições as 
reflexões de pesquisadores internacionais, como 
Benedict Anderson, Stuart Hall e Zygmunt 
Bauman, essenciais para compreender as estratégias 
para a  construção das nações e das identidades 
nacionais, bem como os efeitos desses projetos sobre 
as diversidades culturais. 

As transformações sociais, políticas, 
econômicas e culturais vivenciadas no início do novo 
milênio, especialmente no âmbito das políticas 
públicas, voltadas ao reconhecimento e ao respeito à 
diversidade, convidam o historiador a problematizar 
e denunciar discursos superficiais, oportunistas e 
descontextualizados, nos quais o respeito à diferença 
é frequentemente apresentado de forma vaga e 
imprecisa. Como historiadora, entendo que tais 

 
 

183 



A Identidade Nacional e seus impactos nas memórias Kaingang: resistências e desnaturalizações no Oeste Catarinense 
Teresa Machado da Silva Dill 

abordagens limitadas não contribuem para o 
desenvolvimento da consciência histórica, 
compreendida por Rüsen (2001, p. 59) como o “[…] 
trabalho intelectual realizado pelo homem para 
tornar suas intenções de agir de acordo com a 
experiência do tempo”. Nesse sentido, torna-se 
necessário investigar como, historicamente, foram 
constituídas as formas de pensar e de produzir 
determinadas narrativas, neste caso, aquelas relativas 
à identidade nacional. 

É importante lembrar que, na América 
Latina, especialmente no final do século XIX, os 
grupos dirigentes idealizaram a formação da 
identidade nacional a partir de um olhar de 
depreciação e deformação dos povos locais, 
buscou-se adequá-los aos modelos de nações 
modernas, “civilizadas” e brancas. Nesse contexto, 
consolidou-se a política do branqueamento, que 
naturalizou a superioridade atribuída à “raça” 
branca, enquanto povos indígenas e africanos foram 
classificados como inferiores e, portanto, 
marginalizados. 

O discurso político e historiográfico da época 
manteve-se alinhado ao ideal de uma nação 
“civilizada” em oposição à “barbárie”. O mito do 
progresso e das “luzes” foi amplamente difundido 
por uma narrativa modernizadora, orientada pelos 
valores da sociedade ocidental (WASSERMAN, 
2003). A autora destaca ainda, que os enunciados 
produzidos pelas frações dominantes não eram 
consensuais, e que posicionamentos divergentes do 
modelo de nação estabelecido, eram frequentemente 
reprimidos por meio de práticas coercitivas. 
Indivíduos e grupos que não se ajustavam ao padrão 
imposto eram severamente penalizados. Assim, 
interesses políticos e econômicos interferiram 
diretamente na produção do saber e reconfiguraram 
os valores dos diversos segmentos sociais. Conforme 
Wasserman (2003), em toda forma de identidade 
tradicionalmente constituída havia uma parcela de 
dogmatismo. 

Em Raízes do Brasil (1936), Sérgio Buarque 
de Holanda analisa os fundamentos da formação 
cultural brasileira, destaca como nossas instituições e 
formas de convivência foram influenciadas por 
valores importados de países distantes. Holanda 
afirma que ‘toda cultura só absorve, assimila e 
elabora, em geral, os traços de outras culturas 

quando estes encontram uma possibilidade de ajuste 
aos seus quadros de vida’ (HOLANDA, 1995, p. 
40). Embora formulada há quase um século, essa 
constatação permanece atual, pois dialoga com as 
resistências culturais observadas no contexto 
contemporâneo e com os desafios enfrentados pelos 
Kaingang. 

Em diferentes contextos históricos e sociais, 
observa-se que indivíduos e grupos pertencentes a 
culturas historicamente subalternizadas, buscam se 
aproximar de modos de vida, valores e práticas de  
grupos considerados superiores. Frequentemente, 
esses movimentos são motivados pelo desejo de 
inclusão e reconhecimento, mas podem gerar 
silenciamentos, negações ou descaracterizações das 
próprias identidades culturais. Frantz Fanon (2008) 
discute como essa busca por aceitação no espaço do 
“outro” pode resultar na internalização de padrões 
coloniais e na rejeição de elementos da própria 
cultura. De modo complementar, Homi Bhabha 
(1998) analisa tais processos a partir da noção de 
hibridismo cultural, evidenciando que, embora a 
aproximação entre culturas gere novas configurações 
identitárias, ela também revela tensões, conflitos e 
profundas assimetrias de poder. 

Nessa mesma linha, o artigo “O Nome dos 
Outros”, de Silvia Duschatzky e Carlos Skliar 
(2000), aprofunda o debate sobre a alteridade e 
mostra como a modernidade produziu múltiplas 
estratégias de regulação e controle da diferença que, 
embora sutis, operam dentro de uma narrativa 
dominante. Entre essas formas de controle, 
destacam-se a demonização do outro; sua 
transformação em sujeito ausente, quando as 
diferenças são apagadas nos discursos sobre cultura; 
a criação de mecanismos que limitam a diversidade; a 
invenção de identidades dependentes de traduções 
oficiais; e a fixação da diferença em estereótipos que 
reforçam identidades homogêneas e estáveis. 

As representações da alteridade não atuam 
apenas como descrições externas, mas como 
dispositivos que organizam relações de poder. Longe 
de serem neutras, elas operam na produção de 
distanciamentos, diluem conflitos históricos e 
estabelecem fronteiras simbólicas que regulam 
pertencimentos e exclusões. Nessa perspectiva, 
Bhabha (1994) enfatiza que a cultura constitui um 
território marcado por disputas de tradução e de 

184 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 182-191, Dez/2025 

autoridade. A pergunta sobre “quem traduz quem e 
a partir de quais sentidos” não é retórica: ela revela 
que o controle dessas traduções permite à sociedade 
majoritária definir quais identidades serão 
reconhecidas e quais permanecerão invisibilizadas, o 
que  legitima hierarquias culturais que estruturam 
desigualdades. 

Essas representações, sustentadas por 
discursos oficiais e por políticas de integração, 
buscaram redefinir os povos originários segundo 
parâmetros coloniais de civilização e progresso. 
Contudo, tais iniciativas nunca se efetivaram 
plenamente: diante das imposições externas, os 
Kaingang afirmaram suas identidades por meio da 
preservação de saberes, línguas e formas próprias de 
organização social. Suas resistências revelam que a 
tentativa de uniformizar a nação produziu 
contradições profundas, expondo os limites de um 
projeto que, ao negar a diversidade, negou também 
parte essencial da própria história brasileira 

As traduções oficiais sobre esses grupos, 
muitas vezes eufemizadas ou distorcidas, tiveram 
impactos concretos: marginalização cotidiana, 
negação de direitos territoriais e obstáculos 
persistentes à afirmação de seus modos próprios de 
existir. Nesse processo, os Kaingang não apenas 
tiveram suas identidades definidas pelo olhar 
externo, mas foram inseridos em estruturas que 
naturalizaram desigualdades de poder. 

Ao mesmo tempo, a assimilação cultural não 
constitui um mecanismo simples de imposição. 
Como argumenta Sérgio Buarque de Holanda 
(1985), a cultura possui formas internas de seleção 
que permitem resistir, reinterpretar ou recusar 
elementos externos. Essa perspectiva abre espaço 
para compreender os Kaingang não apenas como 
vítimas de processos de apagamento, mas como 
agentes que acionam estratégias de continuidade 
cultural, ressignificação de práticas e afirmação 
identitária, frente as pressões históricas.  

O tensionamento entre coerção e agência, 
entre tradução hegemônica e tradução própria, 
constitui hoje um dos pontos centrais para entender 
tanto a persistência das desigualdades quanto as 
formas de resistência dos Kaingang no cenário 
contemporâneo. Essas desigualdades têm raízes 
profundas nas narrativas que moldaram o 
imaginário da nação, como as interpretações de 

Gilberto Freyre sobre a mestiçagem e a formação do 
Brasil. 

Gilberto Freyre, em Casa-Grande & Senzala 
(1933), apresenta a mestiçagem como elemento 
estruturante da identidade brasileira. Para o autor, 
“mesmo o branco [...] traz na alma, senão no corpo 
[...] a integração de três raças” (FREYRE, 1998, p. 
383). Embora reconheça a presença indígena e 
africana na composição social do país, sua 
interpretação precisa ser problematizada. A noção de 
“integração das raças” tende a romantizar a 
escravidão, naturalizar desigualdades e encobrir as 
formas de violência que marcaram a colonização — 
entre elas, o estupro sistemático de mulheres 
indígenas e negras e a desumanização imposta a esses 
grupos. Ao transformar a violência em símbolo de 
harmonia racial, o discurso freyriano contribuiu 
para consolidar um ideal de nação que valoriza a 
mestiçagem como traço identitário, ao mesmo 
tempo em que silencia as assimetrias históricas que 
sustentam esse mito. 

Marilena Chaui, em Brasil: Mito Fundador e 
Sociedade Autoritária (2000), aprofunda essa crítica 
ao evidenciar que a ideia de uma sociedade 
racialmente harmoniosa funciona como ficção 
ideológica construída pelas elites para legitimar 
privilégios e ocultar conflitos estruturais. Para a 
autora, o autoritarismo brasileiro — presente desde 
o período colonial — produz mecanismos de 
exclusão que limitam a participação democrática e 
marginalizam grupos historicamente oprimidos, 
como negros e povos indígenas. 

Com base em Bauman (2005), entende-se 
que a identidade não é algo fixo, mas um processo 
em constante transformação. No contexto da 
chamada “modernidade líquida”, as referências que 
antes pareciam estáveis tornam-se mutáveis, gerando, 
ao mesmo tempo, sentimentos de incerteza e 
possibilidades de criação de novos modos de 
pertencimento e ação. 

Autores como Benedict Anderson, Ernest 
Gellner e Eric Hobsbawm reforçam que a identidade 
nacional não surge de modo espontâneo, mas é 
construída historicamente por meio de escolhas 
políticas. Anderson (1983) descreve a nação como 
uma “comunidade imaginada”, sustentada por 
narrativas, símbolos e rituais que produzem a 
sensação de pertencimento. Gellner acrescenta que o 

 
 

185 



A Identidade Nacional e seus impactos nas memórias Kaingang: resistências e desnaturalizações no Oeste Catarinense 
Teresa Machado da Silva Dill 

Estado desempenha papel decisivo nesse processo ao 
padronizar culturas e modos de vida, sobretudo por 
meio do sistema educacional. Hobsbawm (1990) 
completa essa discussão ao mostrar que muitas 
tradições consideradas antigas são, na verdade, 
criações recentes, formuladas para gerar coesão social 
e legitimar determinados projetos políticos. 

As interpretações analisadas convergem ao 
demonstrar que a identidade nacional não é natural, 
neutra ou estável, mas uma construção histórica 
moldada por disputas simbólicas e relações de poder. 
Se, por um lado, pode gerar sentimento de 
pertencimento, por outro, também pode legitimar 
exclusões, ocultar desigualdades e sustentar 
hierarquias. 

Nesse cenário, torna-se indispensável 
examinar como esses discursos, ao longo do tempo, 
impactaram povos originários como os Kaingang, 
cujas memórias, línguas e práticas culturais foram 
frequentemente silenciadas pelos projetos 
hegemônicos de construção da nação. 

 
 

A formação da Identidade brasileira e a 
marginalização dos povos originários 

 
A compreensão de que a identidade nacional 

brasileira é fruto de disputas de poder, narrativas 
seletivas e processos de exclusão permite, observar 
como esses discursos se traduziram em práticas 
concretas de controle e assimilação.  

É importante ressaltar  que a independência 
política do Brasil não rompeu com as concepções 
coloniais de inferiorização dos povos indígenas; ao 
contrário, reafirmou-as sob novas formas discursivas. 
As imagens ontológicas construídas desde o século 
XVI — que definiam o indígena como primitivo, 
atrasado ou incapaz de autogoverno — 
permaneceram como fundamentos simbólicos da 
identidade nacional. 

 Nesse contexto, a oposição entre civilização e 
barbárie foi atualizada para legitimar o projeto de 
modernização do Estado e sustentar a ideia de uma 
nação homogênea e “civilizada”. Assim, políticas de 
integração e tutela substituíram o extermínio direto, 
mas continuaram operando como dispositivos de 
controle, negando às populações indígenas o direito 

de existir segundo suas próprias cosmologias e 
sistemas de conhecimento. 

Ao longo da formação do Estado brasileiro, 
especialmente a partir do final do século XIX, 
políticas públicas, discursos oficiais e ações 
colonizatórias , enquadraram os povos originários 
em modelos culturais considerados legítimos pela 
sociedade nacional. Para povos como os Kaingang, 
isso significou enfrentar intervenções que afetaram 
diretamente seus territórios, modos de vida e 
sistemas de conhecimento. 

Nesse período, a definição do que seria “o 
Brasil” veio acompanhada de efeitos violentos sobre 
diferentes grupos étnico-culturais. A consolidação 
da República intensificou a expropriação de terras 
indígenas, o deslocamento forçado de comunidades, 
a imposição da língua portuguesa e a valorização 
exclusiva de práticas ocidentais. Muitas dessas ações 
foram legitimadas por narrativas que retratavam os 
povos indígenas como obstáculos ao progresso, 
naturalizavam a desigualdades e apagavam culturais. 

​ As representações sobre os povos 
originários, produzidas desde os primeiros contatos, 
já carregavam estigmas que serviram de base para  
para sustentar os padrões estabelecidos pelo regime 
republicano. Os indígenas foram descritos como 
bárbaros, preguiçosos, violentos, atrasados ou 
essencialmente ligados à natureza, onde tais 
percepções foram sintetizadas na categoria genérica 
“índios”. Trata-se de um conceito eurocentrado que 
uniformiza a diversidade indígena e legitima sua 
subalternização. A reprodução desses estereótipos se 
fortaleceu também na escola, onde livros didáticos e 
discursos docentes frequentemente reforçaram 
visões romantizadas ou depreciativas, sem 
problematizar as relações de poder que lhes davam 
origem.​  

Para compreender de modo situado como 
esses processos se materializaram, é necessário 
observar a trajetória histórica dos Kaingang. Trata-se 
de um povo do tronco linguístico Jê, com presença 
majoritária na região Sul do Brasil, que 
historicamente ocupou amplas áreas de florestas de 
araucária em São Paulo, Paraná, Santa Catarina e Rio 
Grande do Sul. Seu modo de vida estava 
profundamente vinculado à terra, às matas e aos 
seres naturais, elementos centrais de sua cosmologia. 

186 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 182-191, Dez/2025 

O antropólogo Darcy Ribeiro (2006) 
contextualiza a relação dos Kaingang com os ciclos 
econômicos e seus impactos ao território sulista, 
especialmente a partir do século XIX. Ele destaca 
que, embora inicialmente pouco visados como mão 
de obra escravizada, os Kaingang foram diretamente 
afetados pela expansão da pecuária, pelo avanço das 
plantações de café e pela construção das ferrovias. 
Nesses processos, o território Kaingang foi cercado 
por criadores de gado e cafeicultores, resultando em 
confrontos, deslocamentos e rupturas culturais. 

O avanço das frentes de colonização, 
impulsionado por engenheiros, agrimensores e 
proprietários rurais, tornou-se cada vez mais 
intrusivo. Os registros analisados por Ribeiro 
mostram que, no início do século XX, conflitos 
envolvendo agrimensores e colonos se 
intensificaram, com saldo desproporcional de 
violências cometidas contra os indígenas. O 
surgimento de grupos de bugreiros, especializados 
em chacinar aldeias, revela o grau extremo de 
brutalidade mobilizado para liberar terras para a 
economia agroexportadora. Esses ataques eram 
planejados e financiados publicamente, por meio da 
articulação entre interesses econômicos e discursos 
civilizatórios. 

Paralelamente, empresas ferroviárias e 
fazendeiros difundiram a imagem dos Kaingang 
como inimigos do progresso, responsáveis pelo 
atrasos da construção de estradas de ferro. Esse 
enquadramento consolidou representações que 
atravessaram gerações, reforçando a ideia de que os 
indígenas seriam incapazes de “usar adequadamente” 
a terra. Expressões ainda presentes no cotidiano, 
como “Por que dar terras para os índios se eles não 
plantam?”, se alimentam dessa herança histórica. 
Tais discursos ignoram os modos próprios de 
manejo ambiental, sustentam preconceitos e 
reforçam uma lógica de devastação que produz 
impactos ambientais que hoje recaem sobre toda a 
sociedade. 

Para enfrentar essas percepções, é essencial 
construir uma consciência histórica capaz de 
desnaturalizar visões cristalizadas, denunciar e 
combater os processos de dominação que 
estruturaram o passado e ainda moldam o presente. 
Como explica Rüsen (2001), essa consciência oferece 
meios para interpretar as transformações ao longo do 

tempo e orientar ações mais responsáveis. Sob essa 
perspectiva, compreender como a identidade 
nacional brasileira produziu e ainda produz 
narrativas sobre os povos originários torna-se 
decisivo para superar estereótipos e favorecer relações 
mais justas e respeitosas. 

À luz dessa leitura crítica, torna-se possível 
reconhecer que a história Kaingang não se resume a 
episódios de violência e expropriação, mas é também 
uma história de resistência. Mesmo diante de 
tentativas de assimilação e apagamento, o povo 
Kaingang preservou sua memória, seus saberes e suas 
práticas culturais, reafirmando sua presença no 
território.  

As falas dos grupos focais desta pesquisa 
evidenciam essa vitalidade: suas narrativas desafiam 
estruturas coloniais ainda ativas e apontam para a 
urgência de reconhecer o protagonismo Kaingang na 
formação histórica e cultural do Oeste catarinense. 
Escutar suas vozes é um passo importante para 
construir o presente e o futuro com 
reconhecimento, respeito e dignidade. 

 
 

O povo Kaingang e a luta por 
reconhecimento no Oeste catarinense 

 
Ao longo da história, inúmeros mitos foram 

construídos sobre o povo Kaingang, os quais 
alimentaram estereótipos e distorções. Reconhecer 
esses impasses é essencial para superar a exclusão e 
reconstruir relações baseadas no respeito e na justiça. 
Esta seção evidencia como o povo Kaingang se 
percebe, interpreta sua relação com a sociedade não 
indígena e resiste para manter viva sua cultura 
ancestral. 

O povo Kaingang é um dos mais antigos 
habitantes da região Sul do Brasil, com presença 
ancestral no Oeste de Santa Catarina. A chegada dos 
colonizadores, seguida pela ocupação sistemática das 
terras indígenas e pela negação da presença originária 
dos Kaingang, desencadeou processos de 
expropriação e aprofundou sua invisibilização. 

Apesar dessas pressões históricas, o povo 
Kaingang preservou práticas culturais, vínculos 
comunitários e formas próprias de organização social 
e política. Sua continuidade demonstra a força de 
uma memória coletiva que resiste às tentativas de 

 
 

187 



A Identidade Nacional e seus impactos nas memórias Kaingang: resistências e desnaturalizações no Oeste Catarinense 
Teresa Machado da Silva Dill 

apagamento e afirma, no presente, modos de vida 
construídos ao longo de séculos. 

Atualmente, esse povo mantém presença 
significativa em cinco áreas no Oeste catarinense: 
Terra Indígena Xapecó (Ipuaçu), Reserva Indígena 
Toldo Imbu (Abelardo Luz), Reserva Indígena 
Kondá (Chapecó), Terra Indígena Toldo 
Chimbangue (Chapecó) e Terra Indígena Pinhal 
(Seara). Mais de 7.000 pessoas vivem nessas áreas, 
lutando diariamente pelo reconhecimento de seus 
direitos territoriais, culturais e identitários. 

Para compreender de que modo o povo 
Kaingang interpreta sua experiência no presente e 
enfrenta os desafios contemporâneos, realizei  uma 
pesquisa com três grupos focais.— dois na Terra 
Indígena Xapecó e um na Terra  Indígena Kondá — 
envolvendo cerca de 100 participantes. Foram 
propostas três questões: “O que significa para você 
ser Kaingang?”, “O que mais lhe dá orgulho na 
cultura Kaingang?” e “Você sente que sua identidade 
é respeitada fora da comunidade?”. 

Os relatos dos participantes revelam que, 
hoje, ser Kaingang está profundamente ligado à 
defesa de direitos, ao reconhecimento social e ao 
tratamento equitativo fora das comunidades. O 
orgulho aparece associado à força da cultura, à união 
do povo e à longa trajetória de resistência. Ao 
mesmo tempo, muitos afirmam não se sentirem 
respeitados em espaços não indígenas, onde 
enfrentam olhares preconceituosos, desconfiança e 
julgamentos baseados na aparência. Como sintetizou 
um participante: “Ainda somos vistos com olhares 
preconceituosos, com inferioridade. Existe muito 
julgamento sobre nós.” 

Essas falas evidenciam uma tensão central na 
experiência Kaingang contemporânea: a afirmação 
identitária convive com a persistência de estruturas 
sociais que deslegitimam sua presença. O orgulho 
cultural não é apenas um sentimento interno, mas 
uma estratégia de sobrevivência diante de práticas 
discriminatórias que seguem atuando no cotidiano. 
Ao reclamar por reconhecimento, os Kaingang 
denunciam a distância entre discursos formais de 
inclusão e a realidade concreta marcada por racismo, 
estereótipos e desigualdades históricas. Suas falas 
também mostram que a identidade não se resume à 
autodeclaração; ela se afirma em relação a um outro 
que, muitas vezes, insiste em negar seu valor. Essa 

leitura reforça a necessidade de compreender a 
resistência Kaingang não como um traço isolado, 
mas como uma resposta contínua às formas de 
exclusão impostas pela sociedade envolvente. 

Os anciãos expressaram forte preocupação 
com o enfraquecimento de práticas que consideram 
vitais para a continuidade do povo. Para eles, a perda 
do uso cotidiano da língua é um sinal alarmante: 
“Os nossos índios têm vergonha de falar o Kaingang 
fora da aldeia. Temos que ter orgulho de cultivar 
nossa língua.” Também lamentam o abandono de 
conhecimentos  tradicionais, especialmente os 
ligados à cura: “É muito triste ver nossos parentes 
fazendo filas nos postos de saúde. Muitos não 
querem mais fazer o chá caseiro, sabendo que nossas 
ervas medicinais curam de verdade.” 

Essas falas revelam um sentimento que vai 
além da nostalgia; são alertas sobre os riscos de 
ruptura entre gerações. A língua e os conhecimentos 
de cura aparecem como elementos que costuram o 
pertencimento e a memória coletiva. Quando esses 
fios começam a se desgastar, os anciãos percebem 
uma ameaça não apenas cultural, mas existencial, 
como se partes essenciais do mundo Kaingang 
estivessem sendo silenciadas. Suas palavras sugerem 
que a resistência não é apenas política, mas também 
cotidiana, feita no esforço de manter viva a língua na 
conversa simples e os saberes tradicionais nos 
cuidados do dia a dia. Ao expor essas preocupações, 
eles mostram que preservar a cultura não é um gesto 
de retorno ao passado, mas um modo de garantir 
continuidade, dignidade e autonomia no presente. 

Ailton Krenak (2019) lembra que a 
sobrevivência indígena depende da criatividade e das 
estratégias herdadas dos antepassados, que permitem 
manter dignidade e autonomia diante da 
colonização e do apagamento cultural 
contemporâneo. Essa perspectiva dialoga 
diretamente com as preocupações expressas pelos 
anciãos Kaingang, que veem na língua, nas práticas 
medicinais e nos vínculos comunitários os pilares 
que sustentam a continuidade do povo. 

​ Nessa direção, os relatos Kaingang reforçam 
que a resistência atual se desdobra não só frente à 
colonização histórica, mas também diante de formas 
mais sutis de apagamento, como o preconceito 
cotidiano, o avanço de valores consumistas e o 
enfraquecimento das relações comunitárias. Esses 

188 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 182-191, Dez/2025 

desafios revelam que a continuidade cultural é um 
movimento ativo, que exige coragem, escolha e 
renovação permanente. 

Embora inseridos nas dinâmicas 
contemporâneas, os Kaingang enfrentam o desafio 
de preservar elementos centrais de sua cultura, como 
a língua, o uso de ervas medicinais, os vínculos 
comunitários e a filosofia do bem viver. Essa 
preservação é também uma reivindicação de 
reconhecimento e respeito às suas formas próprias de 
existir. Krenak (2022) enfatiza que esse movimento 
de autorreconhecimento fortalece o autorrespeito e 
sustenta a continuidade das existências indígenas. 

A interculturalidade crítica de Catherine 
Walsh oferece um passo adicional. Para além da 
convivência superficial entre culturas, ela propõe 
desestabilizar estruturas de poder e enfrentar a 
colonialidade que molda relações sociais e 
epistemológicas na América Latina. Sob essa lente, as 
experiências Kaingang não são apenas respostas aos 
desafios atuais, mas práticas que tensionam 
desigualdades históricas e afirmam projetos próprios 
de futuro. 

Os relatos evidenciam, portanto, uma 
dinâmica marcada tanto pela permanência de saberes 
quanto pelos dilemas provocados por pressões 
externas. Essa combinação revela como 
interferências do mundo envolvente produzem 
perdas simbólicas, mas também como a consciência 
histórica e a ação coletiva abrem caminhos de 
fortalecimento cultural e político. 

 
 

Considerações finais 
 

A análise das narrativas de identidade 
nacional e de seus impactos nas memórias dos 
Kaingang do Oeste de Santa Catarina evidencia que 
retóricas frequentemente apresentadas como 
eufemismos criam a impressão de transformações 
sociais profundas, quando, na realidade, estruturas 
de exclusão e hierarquização permanecem ativas. 
Esse cenário exige uma reflexão crítica sobre nossas 
representações da alteridade, pois estereótipos e 
políticas de inclusão meramente formais podem, 
paradoxalmente, reforçar mecanismos de 
marginalização. 

No caso dos Kaingang, as memórias coletivas 
de apagamento, violência e silenciamento 
demonstram que a simples adoção de vocabulários 
ou diretrizes inclusivas não garante o 
reconhecimento pleno de suas identidades. É nesse 
tensionamento entre discurso e prática que emergem 
estratégias de resistência e afirmação cultural, 
essenciais para compreender os desafios 
contemporâneos vividos por esse povo e sua 
persistência diante de projetos homogeneizadores de 
identidade nacional. 

A articulação entre teoria e prática revela que 
a compreensão histórica constitui instrumento 
indispensável para refletir sobre as implicações da 
construção da identidade nacional no presente. 
Reconhecer como essas questões se formaram 
historicamente permite valorizar a diversidade étnica 
e cultural do Brasil e estabelecer caminhos para a 
ruptura de preconceitos e desigualdades. Nesse 
processo, a consciência histórica torna visíveis 
narrativas marcadas por juízos de valor sobre os 
povos indígenas e questiona os referenciais que 
sustentam modelos eurocentrados de nação. 

Não basta reconhecer que a diversidade 
sempre existiu; é preciso promovê-la na prática. Isso 
se concretiza na valorização das expressões culturais, 
na representatividade nos meios de comunicação e 
no fortalecimento de uma educação inclusiva, 
antirracista e sensível às identidades originárias. 
Questionar padrões coloniais, assim como noções 
lineares e hierarquizantes de tempo e progresso, 
torna-se fundamental para construir novas formas de 
convivência social. 

As percepções Kaingang sobre identidade e 
nação não se alinham à lógica eurocentrada. Para 
eles, identidade significa fortalecer a própria cultura 
em meio à pluralidade de povos, enquanto a noção 
de nação se vincula à retomada territorial e à 
construção da vida orientada pelo bem viver. Essa 
perspectiva evidencia que, ao longo dos processos de 
contato e colonização, os povos indígenas passaram 
por mutações culturais, redefinições do ethos e novas 
formas de pertencimento (RIBEIRO, 1970). A 
construção da nação brasileira, ao impor uma 
identidade homogênea, operou a partir da negação 
dessa diversidade. Superar tal negação, significar 
compreender, que a valorização da diferença é um 
processo contínuo, que demanda diálogo, 

 
 

189 



A Identidade Nacional e seus impactos nas memórias Kaingang: resistências e desnaturalizações no Oeste Catarinense 
Teresa Machado da Silva Dill 

conscientização e ações concretas para a redução das 
desigualdades. 

No início do novo milênio, a presença 
crescente de imigrantes haitianos, venezuelanos, 
sírios, senegaleses e de outras nacionalidades amplia 
o debate sobre como o Brasil, em especial a região 
Oeste de Santa Catarina, lida com a diferença. Esses 
fluxos tornam mais visíveis as tensões próprias da 
fluidez identitária descrita por Bauman e mostram 
que a identidade nacional segue sendo negociada em 
um campo de forças desigual, no qual alguns modos 
de existir obtêm reconhecimento enquanto outros 
permanecem marginalizados. 

Esse panorama revela, por contraste, a longa 
permanência de práticas de exclusão que atingem 
povos originários como os Kaingang. Aproximar 
passado e presente evidencia que a construção de 
uma nação verdadeiramente plural depende do 
enfrentamento dessas desigualdades e da valorização 
efetiva das diferenças culturais. Reconhecer a 
resistência Kaingang e seus modos de viver como 
parte integral da história brasileira é essencial para 
que políticas, educação e práticas sociais promovam 
equidade, respeito e pluralidade de perspectivas. 

Sob uma leitura mais ampla, a análise mostra 
que as tensões entre identidade nacional, memória e 
diversidade não são circunstâncias isoladas, mas 
expressões de processos históricos de longa duração. 
As experiências Kaingang revelam os limites de 
projetos de integração baseados na homogeneização 
cultural e destacam a importância de perspectivas 
que valorizem epistemologias, narrativas e 
temporalidades indígenas. Esse movimento 
contribui para desestabilizar concepções rígidas de 
nação e amplia os horizontes de reflexão sobre 
pertencimento e cidadania. 

De modo propositivo, este estudo sugere que 
políticas públicas, currículos escolares, práticas 
institucionais e ações sociais devem incorporar, de 
forma contínua e efetiva, o reconhecimento dos 
povos originários como sujeitos de direitos, 
produtores de conhecimento e agentes 
fundamentais da história nacional. Isso inclui o 
fortalecimento das línguas indígenas, a garantia de 
territórios, a ampliação de espaços de participação e 
o combate sistemático ao racismo. A escuta das 
narrativas Kaingang aponta caminhos para 
reimaginar o Brasil como um país plural, capaz de 

reconhecer e valorizar a diversidade que sempre o 
constituiu. 

 
 

Referências 

 
ANDERSON, Benedict. Comunidades 
imaginadas: reflexões sobre a origem e difusão do 
nacionalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2008. 
 
 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Tradução 
de Myriam Ávila, Eliana Lourenço de Lima Reis e 
Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 1998. 
 
 
BUARQUE DE HOLANDA, Sérgio. Raízes do 
Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 
 
 
DUSCHATZKY, Silvia; SKLIAR, Carlos. Os 
nomes dos outros: reflexões sobre os usos escolares 
da diversidade. Belo Horizonte: Autêntica, 2001. 
 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. 
Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 
EDUFBA, 2008. 
 
 
FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala: 
formação da família brasileira sob o regime da 
economia patriarcal. São Paulo: Global, 2003. 
 
 
HELLER, Agnes. História e vida cotidiana. São 
Paulo: Paz e Terra, 1993. 
 
 
GELLNER, Ernest. Nations and nationalism. 
Oxford: Blackwell, 1983. 
 
 
HOBSBAWM, Eric. Nações e nacionalismo desde 
1780: programa, mito e realidade. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1990. 

190 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 182-191, Dez/2025 

IBGE. Censo Demográfico 2022: população 
indígena. Brasília: Instituto Brasileiro de Geografia e 
Estatística, 2023. Disponível em:  
https://www.ibge.gov.br. Acesso em: 9 set. 2025. 
 
 
IANNI, Octavio. A formação do Estado 
populista na América Latina. São Paulo: 
Civilização Brasileira, 1975. 
 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do 
mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 
 
 
KRENAK, Ailton; PIÚBA, Márcio. O futuro é 
ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
 
RIBEIRO, Darcy. Os índios e a civilização. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2023. Original 
publicado em 1970. 
 
 
RÜSEN, Jörn. História viva: teoria da história III. 
Brasília: Editora UnB, 2007. 
 
 
RÜSEN, Jörn. Razão histórica: teoria da história: 
os fundamentos da ciência histórica. Brasília: 
Editora UnB, 2001. 
 
 
TAYLOR, Charles. O multiculturalismo e a 
política do reconhecimento. São Paulo: UNESP, 
1994. 
 
 
 

 

WALSH, Catherine. Interculturalidad, Estado, 
sociedad: luchas (de)coloniales de nuestra época. 
Quito: Universidad Andina Simón Bolívar; 
Ediciones Abya-Yala, 2009. 
 
 
WASSERMAN, Claudia. Percurso intelectual e 
historiográfico da questão nacional e identitária 
na América Latina: as condições de produção e o 
processo de repercussão do conhecimento histórico. 
Porto Alegre, dez. 2003. 
 
 
GRUPO FOCAL KAINGANG. Entrevista 
realizada em 19 de Março de 2005, na Reserva  
Indígena Kondá, município  de Chapecó - SC. 
Acervo da autora. 
 
 
GRUPO FOCAL KAINGANG. Entrevista 
realizada em 24 de Abril  de 2005, na Terra 
Indígena Xapecó, município  de Ipuaçu - SC. 
Acervo da autora. 
 
 
GRUPO FOCAL KAINGANG. Entrevista 
realizada em 28 de Abril de 2005, na Terra 
Indígena Xapecó, município de Ipuaçu - SC. 
Acervo da autora. 

 

 

 
 

191 


