
  Arqueologia e mudanças climáticas: estratégias de resiliência no Antropoceno – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.63.23 

 

Percurso da Educação Escolar na Terra Indígena Xapecó e sua 
importância para o povo Kaingang 

 
The Path of School Education in the Xapecó Indigenous Land and its importance for the Kaingang people 

 
Edilvania de Paula dos Santos* 

Leonel Piovezana** 
 

Palavras-chave: 
Educação escolar indígena 
Povo Kaingang 
TI Xapecó 

Resumo: Este estudo de pesquisa remonta o percurso da educação escolar na Terra 
Indígena Xapecó e tem por objetivo conhecer mais sobre o processo histórico da educação 
escolar indígena, suas especificidades e a importância dessa instituição para o povo 
Kaingang e para a revitalização de sua cultura. Trata da educação escolar indígena no 
contexto das políticas de ações afirmativas e da legislação brasileira. Registra e descreve 
sobre a importância e fortalecimento da cultura Kaingang através da educação escolar, com 
olhares e saberes comunitários, que se intensifica e significa muito para o povo Kaingang, na 
formação cidadã e cultural. Nessa perspectiva, analisa os desafios do século XXI no que diz 
respeito à educação Kaingang e escolar indígena. Dialoga com as lutas indígenas e políticas 
públicas para a garantia da permanência de uma educação escolar intercultural, bilíngue, 
diferenciada, específica e comunitária. Identifica a escola indígena como espaço que 
fortalece a identidade étnica, o conhecimento e a valorização da tradição Kaingang, 
revitalizando e possibilitando pensar a autonomia e a cultura. 
 

Keywords: 
Indigenous school 
education 
Kaingang people 
Xapecó Indigenous Land 
 

Abstract: This research study traces the history of school education in the Xapecó 
Indigenous Land and aims to learn more about the historical process of indigenous school 
education, its specificities, and the importance of this institution for the Kaingang people 
and for the revitalization of their culture. It addresses indigenous school education in the 
context of affirmative action policies and Brazilian legislation. It records and describes the 
importance and strengthening of Kaingang culture through school education, with 
community perspectives and knowledge, which intensifies and means a lot to the Kaingang 
people, in the formation of citizenship and culture. From this perspective, it analyzes the 
challenges of the 21st century about Kaingang and indigenous school education. It engages 
with indigenous struggles and public policies to guarantee the permanence of an 
intercultural, bilingual, differentiated, specific, and community-based school education. It 
identifies the indigenous school as a space that strengthens ethnic identity, knowledge, and 
appreciation of the Kaingang tradition, revitalizing and enabling thinking about autonomy 
and culture. 

 
Recebido em 16 de maio de 2025. Aprovado em 14 de outubro de 2025. 

 
 

Introdução 
 

Escrever sobre a educação escolar Kaingang se 
faz importante e necessário, fortalece as 
territorialidades, abre caminhos já conquistados 
pelos movimentos e lutas e instiga novos desafios 
para que, de fato, o povo indígena possa usufruir da 
educação escolar diferenciada, bilíngue, específica, 

comunitária e intercultural. A educação escolar 
indígena precisa ser contextualizada a partir de 
protagonistas do povo Kaingang, que vivenciam 
diariamente os resultados efetivos e os novos desafios 
apresentados pela sociedade envolvente, sejam eles 
culturais, econômicos ou ambientais. Movimentos 
que exigem protagonistas e atores de uma história 
que se reconstrói. 

 
* Mestre em Educação pela Unochapecó e Professora Indígena da TI Xapecó. E-mail: edilvania.santos@unochapeco.edu.br. 
** Doutor em Desenvolvimento Regional pela Unisc e Professor do PPGE da Unochapecó. E-mail: leonel@unochapeco.edu.br. 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.63.23


 
Percurso da Educação Escolar na Terra Indígena Xapecó e sua importância para o povo Kaingang – Edilvania de Paula dos Santos, Leonel Piovezana 

 

O território da TI Xapecó, ocupado pelos 
Kaingang, está localizado no Oeste catarinense, nos 
municípios de Ipuaçu e Entre Rios, situado no delta 
dos rios Chapecó e Chapecozinho. O território foi 
negociado com o governo do Paraná, em troca do 
trabalho realizado na abertura de estradas e picadas 
desde Missões/RS até Guarapuava/PR, além da 
abertura do trecho Goio-Ên, rio Uruguai a Chapecó, 
para a instalação do telégrafo, obra iniciada no ano 
de 1890. Essa linha telegráfica foi inaugurada em 
Xanxerê/SC no ano de 1893 (D’Angelis, 1989). Na 
finalização dos trabalhos, o cacique Vanhkre 
dirigiu-se ao oficial do governo do Paraná, na 
localidade de Boa Vista (Clevelândia/PR), que o 
esperava com o pagamento em dinheiro, e disse: 

 
Olha, nós precisamos de terra para criar nossos 
filhos, que nós não vamos andar criando nossos 
filhos nas copas dos pinheiros. Nós não somos 
macacos. Foi então que o oficial perguntou: E 
onde vocês querem a terra? Entremeio do 
Chapecó com o Chapecozinho. Respondeu o 
cacique (D’Angelis, 1989, p. 191-192). 

 
A Lei de Terras surgiu como um meio de 

regular as invasões e, ao mesmo tempo, dificultar o 
acesso à terra para escravizados, indígenas e até 
mesmo para imigrantes que, desde 1810, chegavam 
ao Brasil. Regulamentada em 1854, ela evidenciava a 
exclusão de negros e indígenas do direito à aquisição 
de terras. As áreas destinadas aos povos originários 
eram consideradas propriedade do Império 
brasileiro, que os mantinham em reservas, tutelados, 
quando submetidos ao batismo cristão, enquanto os 
demais eram classificados como “bugres”, sujeitos à 
caça e ao extermínio. Esse processo integrou a lógica 
da colonização, promovida pelas companhias 
colonizadoras, conhecida como a chamada “limpa da 
terra” (Piovezana, 2010). 

Piovezana (2024) ressalta que, com a 
Proclamação da República em 1889, houve a 
separação entre o Estado e a Igreja Católica 
Apostólica Romana. No entanto, a política em 
relação aos povos indígenas e aos africanos, 
descendentes de escravizados, permaneceu marcada 
pela exclusão, sem garantia de acesso à terra ou de 
direitos de cidadania. A terra, embora legalmente 
pública, era destinada ao comércio e legitimada 
apenas como propriedade privada ou particular, 

voltada para a exploração do capital sob a concepção 
de “família, tradição e propriedade”. 

No ano de 2023, o território tinha um terço 
do que era antes. No ano de 1902, o então 
presidente do Estado do Paraná, Francisco Xavier da 
Silva, assina o Decreto nº 7, em que reserva terra para 
o estabelecimento dos índios ao mando do cacique 
Vanhkre, com um território de mais de 70 mil 
hectares. Conforme o texto do Decreto nº 7: 

 
[...] fica reservado para o estabelecimento da tribo 
de indígenas coroados ao mando do cacique 
Vaicrê, salvo direito de terceiros, uma área de terras 
compreendidas nos limites seguintes: ‘A partir do 
rio Chapecó, pela estrada que segue para o sul até 
o passo do rio Chapecozinho, e por estes dois rios 
até onde eles fazem barra (Paraná, 1902, artigo 
único). 

 
Cabe ressaltar que, do território reservado 

pelo Decreto nº 7 de 1902, de aproximadamente 73 
mil hectares, restaram para o povo Kaingang da TI 
Xapecó apenas 16.623 hectares, reconquistados com 
muita luta, em que muitos Kaingang foram vítimas 
de violências e de perseguições durante a 
reconquista. A maioria sobrevive, nesta terceira 
década do século XXI, com uma população de mais 
de 7 mil pessoas, na pobreza, trabalhando nas frentes 
agrícolas e nas agroindústrias da região. 

Concordando com a análise de Piovezana 
(2010), observa-se que as crianças Kaingang iniciam 
sua trajetória escolar já conscientes de que devem 
prosseguir até o ensino superior, a fim de conquistar 
uma profissão e garantir melhores condições de vida. 
No entanto, esse percurso não se limita à formação 
acadêmica formal, pois envolve também o 
fortalecimento da identidade cultural e o 
reconhecimento do conhecimento como 
instrumento fundamental para a defesa de seus 
direitos enquanto cidadãos indígenas.  

Ainda para Piovezana (2024), na Terra 
Indígena Xapecó, desde 2009 as Licenciaturas 
Intercultural, administradas no interior da aldeia 
pela Unochapecó, já formaram 310 estudantes no 
ensino superior e estão em andamento sete cursos 
com 535 estudantes regularmente matriculados, 
incluindo, além das licenciaturas, os cursos de 
Agronomia e Enfermagem, que vem de acordo com 
a análise anteriormente descrita. Ressalta ainda que 

356 



 
Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 355-365, Dez/2025 

 
seis desses egressos já cursaram o mestrado em 
Educação e um está cursando o doutorado no PPGE 
da Unochapecó. 

 
A escola foi o principal instrumento de destruição 
cultural dos povos, mas também pode ser o 
principal instrumento de reconstrução e afirmação 
de uma nova era. [...] O caminho da educação 
escolar indígena é a nossa grande esperança de 
conquista definitiva dos nossos direitos e da nossa 
terra (Baniwa, 1996 apud Cavalcante, 2003, p. 
14). 
 
Percebemos, enquanto Kaingang, que a 

educação escolar indígena da TI Xapecó passa a ter 
uma proposição com feição própria das exigências e 
das necessidades da comunidade. Nela, vimos 
possibilidades de construção de novos caminhos 
para se relacionar e se posicionar frente aos 
representantes da sociedade envolvente, com a qual 
estamos cada vez mais em contato, para reivindicar 
os nossos direitos garantidos na Constituição de 
1988. O que percebemos é que há um caminho 
muito longo a ser percorrido para que as políticas 
públicas relacionadas à educação escolar se efetivem 
de forma eficaz. 

Educação essa que garante ao povo Kaingang 
a recuperação de suas memórias históricas, a 
reafirmação de suas identidades étnicas, a valorização 
da língua materna e ciências, bem como o acesso à 
informação, ao conhecimento técnico e científico da 
sociedade nacional e demais sociedades indígenas e 
não indígenas. O artigo 231 da Constituição do 
Brasil de 1988 diz que: 

 
Art. 231. São reconhecidos aos índios sua 
organização social, costumes, línguas, crenças e 
tradições, e os direitos originários sobre as terras 
que tradicionalmente ocupam, competindo à 
União remarcá-las, proteger e fazer respeitar todos 
os seus bens (Brasil, 1988). 
 
A maioria das comunidades indígenas da TI 

Xapecó está em contato muito próximo com as 
comunidades não-indígenas e culturais da região, o 
que dificulta a manutenção de costumes próprios e a 
revitalização e aperfeiçoamento da língua Kaingang.  

 
 

Educação escolar na terra indígena 
Xapecó 
 

A trajetória da educação escolar indígena no 
Brasil remonta ao período colonial, quando, a partir 
do século XVI, ordens religiosas, em especial a 
Companhia de Jesus, implantaram um modelo de 
ensino voltado à cristianização e civilização dos 
povos originários, tendo como alvo principal as 
crianças indígenas. Em 1558, Nóbrega explicitava o 
“plano civilizador”, que visava impor costumes 
europeus e afastar práticas tradicionais. Durante os 
séculos seguintes, esse projeto foi reforçado por 
outras ordens religiosas e, já no início do século XX, 
retomado pelo Estado brasileiro com a criação do 
Serviço de Proteção ao Índio e Localização dos 
Trabalhadores Nacionais (SPILTN), em 1910, o 
qual estabeleceu escolas em cada posto indígena, 
promovendo a integração forçada e o abandono das 
línguas maternas. Em 1967, o SPI foi substituído 
pela Funai, quando também se destaca a atuação do 
Summer Institute of Linguistics (SIL), responsável 
pela sistematização escrita de várias línguas indígenas 
e pela introdução do monitor bilíngue como 
mediador entre professores não indígenas e alunos. 
A década de 1970 marca um período de lutas dos 
povos originários pela afirmação de seus direitos, 
resultando na Constituição Federal de 1988, que 
garantiu o direito à escola diferenciada, ao uso das 
línguas maternas e a processos próprios de 
aprendizagem (Art. 210, §2º e Art. 231). Em 1991, 
as escolas indígenas passaram do âmbito da Funai 
para o Ministério da Educação e, em 1996, a LDB 
consolidou o direito à educação escolar bilíngue e 
intercultural, reconhecendo a importância da 
recuperação da memória histórica e da reafirmação 
da identidade étnica (Art. 78). O processo de 
regulamentação seguiu com o Referencial 
Curricular Nacional para Escolas Indígenas 
(RCNEI), publicado em 1998, e, em 1999, com as 
Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 
Escolar Indígena, que oficializaram a categoria de 
“escola indígena”. No início do século XXI, o Plano 
Nacional de Educação (2001) dedicou um capítulo 
específico a essa modalidade de ensino, prevendo o 
magistério indígena, a produção de material didático 
próprio e a criação de infraestrutura adequada. Esses 
avanços também se consolidaram no Sul do Brasil, 

 
357 



 
Percurso da Educação Escolar na Terra Indígena Xapecó e sua importância para o povo Kaingang – Edilvania de Paula dos Santos, Leonel Piovezana 

 

especialmente entre os povos Kaingang e Guarani, 
que, ao longo das últimas décadas, vêm elaborando 
currículos e propostas pedagógicas próprias, como 
no caso da Escola Indígena Topẽ Pãn, no Rio 
Grande do Sul, onde a prática escolar se articula à 
cosmologia, à tradição e aos saberes ancestrais, 
ressignificando o papel da escola como espaço de 
interculturalidade (Bergamaschi, 2007-2008). 

A educação escolar indígena começa na Terra 
Indígena Xapecó, na Escola Isolada Estadual (EIE) 
São Pedro, que mais tarde passou a ser denominada 
Escola Federal do Posto Indígena Xapecó, 
responsável por atender alunos de 1ª a 4ª série dos 
Anos Iniciais. Através da Portaria nº 488/88, de 30 
de dezembro de 1988, a Escola Federal do Posto 
Indígena Xapecó se transformou em Escola Básica 
Federal Vitorino Kondá, com autorização para o 
funcionamento de 1ª a 8ª série do Ensino 
Fundamental. Em 16 de dezembro de 1997, pelo 
Parecer nº 352/97, foi autorizada pelo Conselho 
Estadual de Educação de Santa Catarina a ofertar o 
Ensino Médio de educação geral e o estabelecimento 
passou a ser denominado Colégio Estadual Vitorino 
Kondá (Santa Catarina, 1988; 1997). 

No ano de 2023, a Terra Indígena Xapecó 
estava contemplada em seu interior com 12 escolas, 
sendo três com Educação Básica completa, que 
atende estudantes do 1º ano do Ensino Fundamental 
de séries iniciais ao 3º ano do Ensino Médio, com 
Educação de Jovens e Adultos (EJA Indígena), seis 
escolas de Ensino Fundamental de anos iniciais na 
modalidade multisseriadas e três que ofertam 
Educação Infantil, atendendo crianças a partir dos 
quatro anos de idade. As escolas indígenas são 
mantidas pela Secretaria de Estado da Educação, 
com exceção da Educação Infantil, que é mantida 
pela Secretaria Municipal de Educação dos 
municípios de Ipuaçu e Entre Rios (Narsizo; 
Battestin, 2022). 

A Escola Indígena de Educação Básica 
Cacique Vanhkre é a maior unidade escolar em 
número de estudantes da TI Xapecó, contando, no 
ano de 2023, com aproximadamente 900 alunos e 
mais cinco turmas da Licenciatura Intercultural da 
Unochapecó. 

Os Kaingang buscam a escola para torná-la 
adequada aos seus modos de educar e aos seus 
projetos de futuro. Assumem a escola como 

instituição importante e necessária para o 
fortalecimento da identidade e buscam uma escola 
para formar estudantes, profissionais e futuros 
professores, lideranças, médicos, advogados, 
enfermeiros, sem deixar a valorização de sua 
identidade de ser parte da etnia. 

O ensino escolar indígena na TI Xapecó se 
justifica por ser um espaço de oportunidades, de a 
comunidade construir sua própria escola, com a 
participação efetiva dos seus estudantes. É 
importante considerar o papel dos professores, a 
maioria do povo Kaingang neste processo de 
mudança, porque são eles, com os pais e os mais 
velhos (kofá), os principais envolvidos nessa busca de 
concretizar uma escola com base comunitária, com 
pedagogias indígenas, numa relação direta de ensino, 
com educação diferenciada e intercultural. 

Para que se concretize o funcionamento de 
uma escola diferenciada, a presença dos kofá (mais 
velhos ou sábios) na sala de aula ou a visita à casa 
deles na comunidade onde moram se faz necessária. 
É um espaço em que podem falar sobre a cultura, a 
história das comunidades e a importância da língua 
materna, da natureza e das formas de organização 
social e política. 

Uma escola específica Kaingang se dá por 
meio de diversos aspectos, como o uso da língua 
Kaingang, a sistematização de professores da etnia 
Kaingang, a adoção de um calendário que se adapte 
ao ritmo de vida e das atividades cotidianas, a 
elaboração de currículos diferenciados, além da 
participação efetiva da comunidade na definição dos 
objetivos e rumos da escola. É preciso que exista um 
sistema educacional moldado na preservação da 
cultura Kaingang, sobretudo no que tange à língua 
materna, oral e escrita. Contudo, a língua 
portuguesa também seria ensinada para facilitar a 
comunicação com o mundo não indígena, inclusive 
sobre os seus direitos constitucionais. 

Busca-se uma educação diferenciada, 
trabalhada a partir da escola/comunidade/escola, 
tendo como fundamento e referência os 
pressupostos metodológicos e os princípios 
geradores de transmissão, produção e reprodução de 
conhecimentos dos distintos universos 
socioculturais específicos de cada povo. Ou seja, uma 
educação que garanta o fortalecimento e a 
continuidade dos sistemas de saber próprios de cada 

358 



 
Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 355-365, Dez/2025 

 
comunidade indígena da TI Xapecó e a necessária e 
desejável complementaridade de conhecimentos 
científicos e tecnológicos, de acordo com a vontade e 
a decisão de cada comunidade. Exemplos: 
fortalecimento do saber Kaingang, a conversa com os 
mais velhos na sala de aula ou a visita à casa deles; 
atividades nas trilhas, com identificação de plantas 
medicinais; histórias de vida; a luta pela terra; a 
confecção e venda de artesanatos; a caça e a pesca e as 
ervas medicinais. 

A escola é o espaço de reafirmação das 
identidades e da construção permanente de 
autonomia e alteridades. O desafio é a concretização 
de uma educação escolar que permita ao indígena se 
orgulhar de ser nativo e de lutar para reconstruir o 
projeto sociocultural e de bem viver de seu povo, em 
que possa se reconhecer como indígena, fortalecer o 
sentimento de ser indígena, de sentir-se indígena 
(Bernardi; Caldeira; Duarte, 2013). 

 
 

Políticas públicas para a efetivação de 
uma educação diferenciada e específica 
 

A partir da Constituição Federal de 1988, 
outros documentos oficiais foram publicados no 
sentido da instituição e normatização de uma 
educação escolar diferenciada para os indígenas, 
tomados enquanto povos específicos. Em 1993, foi 
publicado o documento Diretrizes para a Política 
Nacional de Educação Escolar Indígena (Brasil, 
1994), que enfatizava que a educação escolar 
indígena deveria ser específica e diferenciada, 
intercultural e bilíngue. Este documento foi 
direcionado pelo entendimento de que a escola 
diferenciada deveria romper com o viés 
integracionista e deveria ter como objetivo “[...] a 
conquista da autonomia socioeconômica e cultural 
de cada povo [indígena] [...]” (Brasil, 1994, p. 12), e 
não a reprodução das formas de dominação 
econômica e cultural. 

 
As leis subsequentes à Constituição que tratam da 
educação, como a Lei de Diretrizes e Bases da 
Educação Nacional e o Plano Nacional de 
Educação, têm abordado o direito dos povos 
indígenas a uma educação diferenciada, pautada 
pelo uso das línguas indígenas, pela valorização 

dos conhecimentos e saberes milenares desses 
povos e pela formação dos próprios índios para 
atuarem como docentes em suas comunidades. 
Comparativamente há algumas décadas atrás, 
trata-se de uma verdadeira transformação em 
curso, que tem gerado novas práticas a partir do 
desenho de uma nova função social para a escola 
em terras indígenas (Brasil 2001, p. 9). 

 
A Lei nº 9.394 (Brasil, 1996), que estabelece 

as Diretrizes e Bases da Educação Nacional, por meio 
do artigo 32, § 3º, reforçou o disposto na 
Constituição Federal e preconizou o dever do Estado 
em possibilitar a educação bilíngue e intercultural 
aos povos indígenas por meio de programas 
integrados de ensino e pesquisa nos sistemas de 
ensino da União em diálogo com as comunidades 
indígenas para o desenvolvimento de currículos 
diferenciados (artigos 78 e 79). 

O RCNEI (Brasil, 1998) foi construído 
coletivamente por professores indígenas, assessores 
especializados e consultores do Ministério da 
Educação e do Desporto como o documento da 
construção de currículos diferenciados. A ideia de 
um currículo “intercultural” que combine o diálogo 
entre os conhecimentos dos grupos étnicos com os 
conhecimentos ditos “universais” indica caminhos 
do documento. Destacamos que estudos produzidos 
numa perspectiva descolonizadora desconstroem a 
ideia de conhecimentos universais, uma vez que todo 
conhecimento é produzido a partir de um 
“determinado lugar” (Garcés, 2007, p. 225). 

De acordo com Troquez e Nascimento (2020, 
p. 5-6, grifos no original): 

 
Por meio do Parecer CNE/CEB nº. 14/1999 e da 
Resolução nº. 03/1999, o MEC criou a Escola 
Indígena como categoria específica de escola. Cada 
grupo étnico passou a ter direito a uma escola 
indígena específica, na área onde reside, com 
ensino que respeite seus processos próprios de 
ensino e aprendizagem, em sua língua materna, 
com material didático específico, com calendário 
diferenciado do sistema oficial e com professores e 
gestores indígenas. Dez anos depois, o conteúdo 
desta Resolução, com algumas alterações, foi 
incorporado ao Decreto Federal nº. 6.861, de 
27-05-2009, o qual dispõe sobre a EEI, define sua 
organização em territórios etnoeducacionais e dá 
outras providências. 

 
359 



 
Percurso da Educação Escolar na Terra Indígena Xapecó e sua importância para o povo Kaingang – Edilvania de Paula dos Santos, Leonel Piovezana 

 

Em junho de 2012, o MEC aprovou as Diretrizes 
Curriculares Nacionais para a Educçação Escolar 
Indígena na Educação Básica. De acordo com o 
documento (Art. 15, § 6º), na organização 
curricular das escolas indígenas, devem ser 
observados, entre outros, os critérios: 

II - de flexibilidade na organização dos tempos e 
espaços curriculares, tanto no que se refere à 
base nacional comum, quanto à parte 
diversificada, de modo a garantir a inclusão dos 
saberes e procedimentos culturais produzidos 
pelas comunidades indígenas, tais como línguas 
indígenas, crenças, memórias, saberes ligados à 
identidade étnica, às suas organizações sociais, às 
relações humanas, às manifestações artísticas, às 
práticas desportivas [...] (BRASIL, 2012, grifos 
nossos). 

A partir de dispositivos legais e/ou normativos 
específicos, o Estado brasileiro instaurou o direito 
à especificidade e à diferenciação, mas, por outro 
lado, a educação escolar indígena vê-se vinculada 
ao sistema nacional de ensino, enquanto 
modalidade da educação básica nacional sujeita a 
uma base nacional comum, às avaliações de larga 
escala, ao uso de livros e materiais didáticos 
distribuídos nacionalmente pelo Plano Nacional 
do Livro Didático, ou seja, vê-se atrelada a um 
currículo nacional [...].  

 
De acordo com a Portaria MEC nº 98, em seu 

art. 2º, a ação tem como objetivos: promover a 
formação continuada de professores, oferecer 
recursos didáticos e pedagógicos diferenciados, 
oferecer subsídios à elaboração de currículos e 
práticas pedagógicas, e 

 
IV - fomentar pesquisas que resultem na 
elaboração de materiais didáticos e paradidáticos 
em diversas linguagens, bilíngues e monolíngues, 
conforme a situação sociolinguística e de acordo 
com as especificidades da educação escolar 
indígena. (Brasil, 2013, art. 2º, inciso IV). 

 
Troquez e Nascimento (2020, p. 6) concluem 

o texto em termos que concordamos: 
 
No âmbito legal, é possível vislumbramos avanços 
a partir da Constituição Federal de 1988 e das 
reformas educativas dos anos 1990, especialmente 
no que diz respeito ao direito a uma educação 

diferenciada, à inserção dos professores indígenas 
nos processos escolares, à formação inicial e 
continuada de professores indígenas e às iniciativas 
de elaboração de materiais didáticos diferenciados. 
Contudo, acerca da construção de uma escola 
indígena intercultural e descolonizadora, muitos 
limites e desafios estão por ser superados. Talvez o 
maior desafio a ser vencido seja o enfrentamento 
das tensões impostas por um currículo de moldes 
nacionais. 
 

 

Perspectivas da educação escolar 
indígena 
 

Na terceira década do século XXI, as 
comunidades indígenas da Terra Xapecó vivem em 
constante contato com não indígenas e imigrantes de 
diversas nacionalidades. Nesse contexto, novos 
elementos culturais vão se integrando aos 
conhecimentos tradicionais e nacionais, o que torna 
ainda mais desafiadora a preservação dos costumes e 
do ensino escolar da língua Kaingang. Essa língua 
sofreu restrições das políticas do Estado Novo 
(1937-1945), o que contribuiu para a perda gradual 
da identidade linguística. A maior ameaça recaiu 
sobre o uso cotidiano e as práticas culturais 
vinculadas ao idioma. Já os imigrantes, por sua vez, 
acabam se beneficiando da pluralidade cultural e da 
integração com esses povos, à medida que se 
apropriam de conceitos comunitários e das práticas 
de trabalho coletivo. 

Apesar das escolas indígenas assegurarem um 
currículo diferenciado, os Kaingang falam 
majoritariamente o português, língua oficial do país, 
o que dificulta o aprendizado e a preservação da 
língua materna, constituindo um dos grandes 
desafios para a educação escolar indígena na 
contemporaneidade. Esse quadro tem raízes 
históricas: já em 1758, o Diretório dos Índios, 
instituído pelo Marquês de Pombal, proibiu 
oficialmente o uso da língua geral de base tupi nas 
missões e aldeamentos, impondo o português como 
única língua permitida para ensino e comunicação 
formal. Desde então, o português consolidou-se 
como idioma hegemônico, ao passo que as línguas 
indígenas foram marginalizadas e, em muitos casos, 
reprimidas em espaços institucionais. No caso dos 
Kaingang, essa imposição contribuiu para a redução 

360 



 
Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 355-365, Dez/2025 

 
progressiva da transmissão do idioma às novas 
gerações. Atualmente, estima-se que apenas cerca de 
20% da população Kaingang fale fluentemente a 
língua, reflexo direto desse processo histórico de 
proibição e da força assimiladora da língua 
portuguesa.  

Assim, a escola assume o papel de centro de 
referência para o resgate e a revitalização dos 
costumes e da cultura Kaingang, integrando a língua 
indígena como componente curricular. Em alguns 
casos, quando a criança já é falante, a alfabetização 
ocorre inicialmente em Kaingang, embora essa 
prática ainda seja rara. Foi sobretudo a partir da 
Constituição Federal de 1988 que a escola passou a 
consolidar-se como espaço de articulação e 
aprendizagem da língua Kaingang, fortalecendo sua 
presença na educação escolar indígena. 

De acordo com Bernardi, Caldeira e Duarte 
(2013, p. 180), “aprender o português dos brancos 
tornou-se, para muitos, uma condição de 
sobrevivência”. Dessa forma, ao longo da história, o 
contato cultural que o branco estabelece com o 
indígena numa relação de dominador e dominado 
funcionou (e ainda funciona) como mecanismo de 
apagamento da língua Kaingang. Nesse processo, a 
escola teve um papel decisivo.  

De acordo com Baniwa (2006), a escola foi o 
principal instrumento devorador de culturas e de 
povos indígenas no Brasil. Ela esmagou os indígenas, 
arrasou línguas, ignorou conhecimentos, perseguiu e 
proibiu culturas, tradições, ritos e cerimônias. 
Aplicou com rigor o projeto do monolinguismo no 
Brasil, em parte obtendo sucesso, o que ajudou a 
destruir mais de mil línguas indígenas em 506 anos. 
Ainda conforme o autor “[...] falar em língua 
indígena na escola era repreendido com notas baixas 
ou castigado com duras e violentas medidas 
disciplinares” (Baniwa, 2006, p. 123-124).  

Na contemporaneidade, o papel da educação 
escolar indígena é a de reafirmar as identidades 
étnicas, valorizando a língua Kaingang, a ciência e 
garantindo aos estudantes e à comunidade o acesso à 
informação e ao conhecimento técnico e científico 
da sociedade nacional e das demais sociedades, sejam 
elas indígenas ou não. Dessa forma, deixam de ser 
considerados como uma categoria social em processo 
de extinção e passam a ser respeitados como grupos 

étnicos diferenciados, com costumes, crenças e 
direitos preservados. 

 
A perda linguística dentro do contexto indígena 
constitui-se como uma das mais significativas 
porque, além de afetar a diversidade linguística, 
também envolve outros aspectos sociais como 
cultura e identidade. Pressupõem-se que língua, 
cultura e identidade estão atreladas no conjunto 
social de uma dada comunidade linguística; 
quando um desses elementos é afetado, os outros 
também o são. Em outras palavras, a cultura de 
uma dada sociedade é expressa por meio da língua, 
essa por si só já é um elemento cultural; se a língua 
desaparece, torna-se difícil aos participantes dessa 
sociedade expressar suas formas culturais, 
pensamentos, filosofias, etc., podendo esses 
elementos virem a se perder com o tempo. 
Quando impuseram a língua portuguesa como 
língua oficial, os colonizadores contribuíram para 
a destruição dos povos indígenas e da diversidade 
linguística no Brasil (Quaresma; Ferreira, 2013, p. 
237).  

 
A língua Kaingang da TI Xapecó sofreu todo 

o processo legal de extermínio, com o contato e 
vivência com outras culturas, como imigrantes 
italianos, alemães, portugueses, japoneses e 
poloneses, somando-se também à miscigenação. A 
língua falada no seio familiar e nas relações com o 
vizinho da comunidade é a portuguesa, o que vem 
enfraquecendo cada vez mais a língua Kaingang.  

Na Escola Indígena de Educação Básica 
Cacique Vanhkre, há um anseio por melhorias na 
infraestrutura, pois faltam salas de aula, refeitório, 
espaços específicos para os diferentes laboratórios e 
biblioteca, tudo é provisório. A energia ainda é 
precária e as instalações não suportam a demanda de 
uso. Os prédios são construídos e não mantidos, 
necessitando reformas, a exemplo do ginásio de 
esportes e centro cultural. Os equipamentos são 
obsoletos e os climatizadores inviáveis, pois a fiação 
elétrica não comporta. Na Escola Indígena de 
Educação Básica Paiol de Barro, no município de 
Entre Rios, falta refeitório, sala para biblioteca, 
cobertura para aulas de educação física e é necessária 
uma reforma elétrica. Na Escola Indígena de 
Educação Básica Pinhalzinho, faltam salas de aula e a 
reparação das fiações de energia precisa ser feita. As 
escolas multisseriadas sofrem com a falta de 

 
361 



 
Percurso da Educação Escolar na Terra Indígena Xapecó e sua importância para o povo Kaingang – Edilvania de Paula dos Santos, Leonel Piovezana 

 

infraestrutura e de atenção voltada para o 
pedagógico.  

Para implementar a escola indígena no campo 
educacional e estrutural, é imprescindível observar 
um calendário diferenciado, com responsabilidade, 
além da elaboração de um currículo diferenciado 
que atenda a educação escolar indígena de fato, um 
plano de parada pedagógica (anual) para estudos, 
capacitação e produção de material didático 
específico, orçamentos e recursos financeiros para a 
realização das atividades culturais próprias, 
autonomia das escolas na realização de suas ações 
pedagógica, contratação antecipada, nos primeiros 
dias úteis de fevereiro, dos professores indígenas para 
cumprimento do calendário diferenciado, concurso 
público para professores indígenas, elaboração de 
legislação para o magistério indígena e formação 
contínua, com capacitações específicas para 
profissionais que atuam nessas escolas. 

A comunidade Kaingang reivindica à 
Secretaria de Estado da Educação de Santa Catarina 
a garantia de seus direitos, uma vez que cumprem 
com seus deveres, e pede que eles não fiquem 
somente no papel, mas que sejam de fato respeitados 
e consultados nas decisões tomadas referente a 
educação escolar indígena. 

Registramos nesta pesquisa que a maioria dos 
professores Kaingang está nas escolas com o intuito 
também de preservar e revitalizar a cultura, para que 
ela seja passada de geração em geração. Eles apostam 
em atividades que se intensificam nas danças típicas, 
no ensino da língua Kaingang, no ensino de 
disciplinas diferenciadas, como: cultura indígena, 
festas tradicionais, artesanato, participação nas ações 
das escolas, pinturas, marcas tribais, visita de campo, 
visita de campo em outras escolas, troca de 
experiências entre escolas, simpósios, seminários e 
participação em grupo de danças extraclasse. 

Assim, as lideranças da Terra Indígena 
Xapecó reforçam a responsabilidade de buscar a 
efetivação das leis que amparem suas comunidades, 
em suas decisões relacionadas à educação e 
oportunidade de produção e escolha de material 
didático que venha contemplar a escola indígena. 
 
 
Formação de professores Kaingang 
 

A formação de professores indígenas na TI 
Xapecó é essencial para que de fato se tenha uma 
educação escolar voltada para sua especificidade. A 
partir da instituição chamada escola, mais de 90% 
dos professores que atuam nas escolas indígenas são 
Kaingang, revitalizando a cultura de seu povo. É 
importante ressaltar que a maioria deles é formada 
pela Universidade Comunitária da Região de 
Chapecó – Unochapecó, nos cursos de Licenciatura 
Intercultural Indígena, criados no ano de 2009. 

Nesse ano, iniciou-se o desenvolvimento dos 
cursos de licenciaturas intercultural, em todas as 
áreas do conhecimento, e ministrados no interior das 
Terras Indígenas da região oeste do Estado de Santa 
Catarina. Os projetos foram coordenados pelo 
professor Dr. Leonel Piovezana e seguido pela 
Professora Teresa Machado Dill. Cursos com cinco 
anos de duração, formando as primeiras turmas em 
2014, 2019 e 2023, com nova entrada, em 2023, de 
250 novos estudantes pela Universidade Gratuita, 
totalizando aproximadamente mais de 500 
estudantes indígenas, desde 2009, matriculados, 
graduados e pós-graduados. Evidências que 
justificam melhorias no interior das aldeias do oeste 
do Estado de Santa Catarina, na educação formal, 
integral e comunitária. 

As comunidades indígenas dispõem de seus 
próprios processos de socialização e de formação das 
pessoas, contudo, faz-se necessário, também, para 
alguns grupos indígenas, a presença de pessoas que 
atuem na área educacional, incluindo neste processo 
os agentes educacionais. Assim, destaca-se: 

 
Não se pode esquecer que os momentos e 
atividades de ensino e aprendizagem combinam 
espaços e momentos formais e informais, com 
concepções próprias sobre o que deve ser 
aprendido, como, quando e por quem. A escola 
neste sentido não pode ser vista como único lugar 
de aprendizado. A comunidade possui sua 
sabedoria para ser comunicada, transmitida e 
distribuída por seus membros. Essas formas de 
educação tradicional podem e devem contribuir 
para a elaboração de uma política e práticas 
educacionais adequadas, capazes de atender aos 
anseios, interesses e necessidades diárias da 
realidade atual. Tais conhecimentos não são 
incompatíveis com os conhecimentos da escola 
contemporânea (Unochapecó, 2012, p. 32). 

 

362 



 
Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 355-365, Dez/2025 

 
No processo educacional na TI Kaingang, os 

princípios da educação não formal são visíveis 
através das ações de reciprocidade, integração social e 
respeito mútuo, que envolvem tanto crianças quanto 
homens e mulheres adultos que participam desde 
que nascem e estão inseridos num mundo de 
aprendizado coletivo.  

 
A educação também é, ou pode ser espaço de 
transformação da vida social e, por conseguinte, 
das próprias relações de produção. Ao mesmo 
tempo em que é modificada pelo mundo da 
produção, ela também é capaz de modificá-lo. 
Importa, pois, redimensionar a ação educativa 
dentro do cenário sociopolítico econômico, 
fazendo com que o espaço educacional estabeleça 
relações concretas com o processo social; que leve 
a repensar o processo educativo no sentido de 
oferecer ao sujeito condições de compreender o 
meio onde se encontra inserido. A Educação deve 
ser entendida como um processo de formação e de 
aprendizagem, socialmente elaborado, destinado a 
contribuir para a promoção da pessoa enquanto 
sujeito de transformação social que transforma e é 
transformado (Unochapecó, 2012, p. 32). 
 
A instituição chamada de educação escolar 

indígena proporciona aos estudantes a ampliação de 
novos horizontes, transforma vidas, permite 
desenvolver o pensamento crítico e a moral. É por 
meio do conhecimento que o indivíduo impulsiona 
a sua vida, direciona sua trajetória, desenvolve valores 
éticos e exerce plenamente sua cidadania, 
compreendendo seus direitos e deveres. 

A formação de professores está garantida na 
Constituição Federativa do Brasil de 1988, 
especificamente no Capítulo III, artigo 210, que 
assegura aos índios a formação básica comum e o 
respeito aos seus valores culturais e artísticos. Na Lei 
de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 
(LDBEN), de 1996, fica assegurado às comunidades 
indígenas o direito à educação escolar, cujo objetivo 
é fortalecer as práticas culturais e a língua materna. 
Dessa forma, o educador docente Kaingang da TI 
Xapecó tem um papel fundamental na construção e 
até em mudanças de paradigmas. 

 
 

Considerações finais 
 

A educação escolar indígena é uma 
ferramenta de luta e de busca pela autonomia 
responsável das comunidades Kaingang. O Estado 
deve respeitar e consultar o povo Kaingang para que 
esta instituição escola contemple em seu currículo e 
propostas pedagógicas as especificidades culturais e 
tradicionais específicas de cada comunidade.  

A escola é um espaço único e com potencial 
para a revitalização cultural. O livro didático é 
importante e necessário como aporte do 
conhecimento, instigador, universal, fonte de 
pesquisa e que deve ser ampliado com 
conhecimentos e saberes específicos, culturais e 
comunitários, aproximando realidades 
socioculturais e ambientais e, no caso indígena, 
cosmológicos. A educação indígena vem sofrendo os 
impactos do contato com outros povos, culturas e 
religiões, e tenta se reorganizar, mesmo na dor e na 
precariedade histórica desse processo de colonização.  

A educação escolar indígena, após 1990, 
começa a notar mudanças significativas e, em 1998, 
se fortalece a partir da luta por uma educação voltada 
para seus povos e comunidades. São muitos os 
desafios e dificuldades encontrados, como a criação 
de um sistema de educação em esfera nacional que 
garanta a organização e o respeito aos usos, costumes 
e tradições dos povos indígenas nas suas 
especificidades, dependendo muito de uma 
descolonização, inclusive de autoridades e lideranças 
indígenas que, com responsabilidade comunitária e 
democrática, respeitem e lutem pelos direitos e 
deveres de seus povos. 

A cultura renasce quando valorizada, 
estudada, implementada e intensificada na melhoria 
de qualidade de vida das pessoas, sem exceções e/ou 
discriminações. Evitaremos, assim, que se percam 
nos interesses da evolução das mídias e tecnologias e 
que, mesmo nesse contexto, as crianças e jovens 
indígenas consigam acompanhar as transformações 
com o auxílio dos professores e da escola, sem 
prejuízos à vida e à cultura. 
 
 
Referências 
 
BANIWA, Gersem José dos Santos Luciano. O 
depoimento consta no Informativo da Federação 

 
363 



 
Percurso da Educação Escolar na Terra Indígena Xapecó e sua importância para o povo Kaingang – Edilvania de Paula dos Santos, Leonel Piovezana 

 

das Organizações Indígenas do Rio Negro 
(FOIRN), São Gabriel da Cachoeira, AM, 1996. 
BANIWA, Gersem José dos Santos Luciano. O 
índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os 
povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: 
Ministério da Educação; LACED/Museu Nacional, 
2006. 
 
 
BERGAMASCHI, Maria Aparecida; SILVA, Rosa 
Helena Dias da. Educação escolar indígena no Brasil: 
da escola para os índios às escolas indígenas. Ágora, 
v.13, p. 124150, 2007. 
 
 
BERGAMASCHI, Maria Aparecida. A escola 
indígena no Brasil: trajetória e perspectivas. 
Cadernos CEDES, v. 28, n. 76, p. 19-39, 2008. 
 
 
BERNARDI, Lucí Teresinha Marchiori dos Santos; 
CALDEIRA, Ademir Donizeti; DUARTE, Claudia 
Glavam. Posição de fronteira e produção de 
significados na educação matemática indígena 
Revista Reflexão e Ação, v. 21, p. 172-190, 2013. 
 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa 
do Brasil de 1988. Brasília, 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao
/constituicao.htm. Acesso em: 27 mai. 2025. 
 
 
BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. 
Disponível em:  
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.ht
m. Acesso em: 29 mai. 2025. 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação e do Desporto. 
Secretaria de Ensino Fundamental. Diretrizes para 
a Política Nacional de Educação Escolar 
Indígena. 2. ed. Brasília: MEC, 1994. (Cadernos de 
Educação Básica. Série Institucional, n. 2). 
Disponível em: 
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files
/documents/F3D00026.pdf. Acesso em: 29 mai. 
2025. 

 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de 
Educação Fundamental. As Leis e a Educação 
escolar Indígena: Programa Parâmetros em Ação 
de Educação Escolar Indígena. Brasília: MEC, 2001. 
Disponível em: 
http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/Legislaca
o%20miolo.pdf. Acesso em: 29 mai. 2025. 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de 
Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e 
Inclusão. Portaria MEC nº 98, de 6 de dezembro 
de 2013. Brasília: MEC, 2013. Disponível em: 
https://licindigenas.ufc.br/wp-content/uploads/20
23/08/portaria-98-regulamenta-a-acao-saberes.pdf. 
Acesso em: 29 mai. 2025. 
 
 
BRASIL. Referencial curricular nacional para a 
educação infantil. Brasília: MEC, 1998. Disponível 
em: 
http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/rcnei_vo
l1.pdf. Acesso em: 29 mai. 2025. 
 
 
CAVALCANTE, Lucíola Inês Pessoa. Formação de 
professores na perspectiva do Movimento de 
Professores Indígenas da Amazônia. Revista 
Brasileira de Educação, ano 8, n. 22, p. 14-24, 
jan/abr. 2003. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S1413-2478200300010000
3. Acesso em: 27 mai. 2025. 
 
 
D’ANGELIS, Wilmar da Rocha. Para uma história 
dos índios do oeste catarinense. Cadernos do 
CEOM, Chapecó, ano 4, n. 6, nov. 1989.  
Disponível em: 
https://bell.unochapeco.edu.br/revistas/index.php/r
cc/article/view/2310. Acesso em: 16 jun. 2022. 
 
 
GARCÉS, Fernando. Las políticas del conocimiento 
y la colonialidad lingüística y epistémica. In: 
CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, 
Ramón. (Org.). El giro decolonial: reflexiones para 

364 



 
Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 63, p. 355-365, Dez/2025 

 
una diversidad epistêmicas más allá del capitalismo 
global. Bogotá: Siglo del Hombre Editores; Instituto 
Pensar, 2007. p. 217-242.  
 
 
NARSIZO, Getulio; BATTESTIN, Cláudia. A 
cosmologia Kaingang na Terra Indígena Xapecó 
- SC. 2022. Disponível em:  
https://editoratucum.com.br/produto/a-cosmologia
-kaingang-na-terra-indigena-xapeco-sc-ebook/. 
Acesso em: 27 mai. 2025. 
 
 
PARANÁ. Decreto estadual nº 7, de 18 de junho 
de 1902. 
 
 
PIOVEZANA, Leonel. Fala proferida em palestra 
no PPGE da Unochapecó. Chapecó (SC). 
Colóquio, 2024. 
 
 
PIOVEZANA, Leonel. Território Kaingang na 
mesorregião grande fronteira do MERCOSUL: 
territorialidades em confronto. Tese (Doutorado em 
Desenvolvimento Regional) Universidade de Santa 
Cruz do Sul, Santa Cruz do Sul, 2010. 
 
 
QUARESMA, Francinete de Jesus Pandoja; 
FERREIRA, Marília de Nazaré de Oliveira. Os 
povos indígenas e a educação. Revista Práticas de 
Linguagem, Juiz de Fora, v. 3, n. 2, p. 234-246, 
2013. 
 
 
SANTA CATARINA. Conselho Estadual de 
Educação. Parecer nº 352, de 16 de dezembro de 
1997. 
 
 
SANTA CATARINA. Secretaria da educação. 
Portaria nº 488, de 30 de dezembro de 1988. 
 
 
TROQUEZ, Marta Coelho Castro; 
NASCIMENTO, Adir Casaro. (Des)colonização, 
interculturalidade crítica e escola indígena na 

contemporaneidade. Educação Unisinos. 2020 
Volume 24. Disponível em:  
https://doi.org/10.4013/edu.2020.241.15. Acesso 
em: 16 jun. 2022. 
 
 
UNOCHAPECÓ – Universidade Comunitária da 
Região de Chapecó. Reitoria. Alteração do projeto 
pedagógico do curso de licenciatura 
intercultural indígena para a criação do curso 
de licenciatura intercultural indígena em 
matemática e ciências da natureza. Chapecó: 
Unochapecó, 2012. 

 
365 


